EL CORAN

Al-qur’an, lo leido o recitado, es el libro donde se
recogen las disposiciones que Dios le transmitidé a su Profeta y
gue éste anuncid a los musulmanes, esa recopilacion se produjo
algunos anos mas tarde de la muerte de Mahoma, en un
principio los mensajes sagrados solo tuvieron el soporte oral, y
no es extrafio que asi fuera ya que aquél era un pais de
analfabetos en el que habia una fuerte tradicion de poetas vy
declamadores; al beduino le gustaba escuchar, en un mundo de
silencios y soledades, donde la lectura era una actividad casi
desconocida, no es extrafio encontrar al viejo beduino contando
relatos fantasticos donde aparecen saitanes y demonios del
desierto, y también son familiares las imagenes de los poetas
qgue, en las treguas que imponen ferias y peregrinaciones,
alardean de las hazafias de su tribu, exaltan los méritos y la
grandeza de alguno de sus jeques o lanzan pullas a otros grupos
con los que antes o después llegaran a cruzar sus armas. Se
trataba de una actividad tan habitual y tan apreciada que
existian concursos de poetas (muallakat) en donde se rendian
honores a los vencedores, era una cultura arraigada en la que
unos tenian algo que decir y la mayoria estaba dispuesta a
escuchar con atencion.

Porque en un pais donde mas del noventa por ciento
de su superficie esta cubierta de arena, donde el calor del dia



acompafa al beduino como una maldiciéon y donde la noche
regala a los ojos del hombre un firmamento inundado de luceros
gue parece sumergirnos en el mismo corazén de lo infinito, alli
siente el poeta que su espiritu surca el firmamento libre de las
miserias humanas y se inspira para deleite y admiracion de las
gentes que le atienden casi con fervor. Asi que, por la palabra del
poeta, el arabe encontraba satisfechas las exigencias mas intimas
de su espiritu, no tenia otra opcion, alli no habian grandes
edificios, ni esculturas, ni ninguna otra manifestacion artistica
qgue no fuera la expresion del poeta, pero la palabra es un
vehiculo donde se acomodan muchos viajeros, en ocasiones hace
las veces de cronista, pues recoge hechos, hazafas, costumbres
o acontecimientos importantes, también realiza funciones
periodisticas, se narran sucesos, pero entonces, como hoy y
como siempre, cada uno cuenta las cosas como las quiere ver, y
la palabra del poeta condena a unos o crea héroes, pero, por
encima de todo, es escuchada con devocion.

En Ukaz, situada al sudoeste de La Meca y préxima al
mar Rojo se celebraba una feria en la que competian los poetas
mas afamados, el vencedor de la justa literaria alcanzaba
grandes honores, su poema era bordado sobre seda negra
qguedando colgado en el santuario del lugar hasta la siguiente
feria, ademas de recibir los regalos que las tribus mas poderosas
ofrecian a los vencedores, incluso el rey del Yemen enviaba
obsequios para el poeta ganador.

No puede extrafarnos, por tanto, que el medio de
expansion que utilizara el Islam fuera la palabra, primero, oida al
mismo profeta, pero después, a través de los poetas
musulmanes; la fuerza del mensaje divino, unida a esa sugestiva
sinfonia que todos perciben al escuchar los versos coranicos y a



la poderosa personalidad de Mahoma produjeron un efecto casi
inevitable, un fendmeno politico y religioso que iba a expandirse
con una fuerza inusitada por todo el mundo conocido.

La gente escucha, pero no lee, asi que, en principio, a
nadie le preocupaba que el Coran adquiriera forma de libro
sagrado, épara qué?, si casi nadie sabe leer y escribir, se cuenta
gue en La Meca solo diecisiete de sus vecinos no eran
analfabetos é¢tampoco Mahoma?; ésta es una cuestion que ha
hecho correr rios de tinta aunque sea, en si misma, ociosa,
porque équé importancia tiene? si de hecho se dirigia a un pais
de analfabetos, las circunstancias sociales eran las que eran vy
saber leer y escribir era un oficio como el de curtidor, es seguro
qgue no todos los beduinos eran curtidores y quienes no lo fueran
es poco probable que se sintieran especialmente angustiados por
ello, la razén era muy simple, tendrian otro oficio, el cultivo de
datiles o conducir caravanas, por ejemplo; es la misma
consideracion que debe hacerse respecto a la escritura, a nadie
le preocupaba no entender los signos escritos, ese no era su
oficio; asi que es necesario, en relacion con este tema, alejar
cualquier interpretacién peyorativa, ser analfabeto no era algo
negativo, quien tuviera esa condicion no era considerado
despectivamente como ignorante, seguramente, Mahoma lo era,
aunque el hecho de que préximo a morir quisiera escribir algo
nos hace pensar que, aunque escasos, algun conocimiento
tendria, pero, debemos insistir, esa circunstancia carece de
importancia, lo mismo podria afirmarse de Jesucristo que, casi
con toda seguridad, también seria analfabeto.

Pero aun en vida del profeta hubo gente que
celosamente tomaba nota de aquellas disposiciones divinas, eran
musulmanes, los pocos que sabrian leer y escribir que haciendo



gala de su oficio querian dejar constancia para la posteridad de
la palabra del mensajero de Dios; lo hacian donde podian, sobre
el cuero, en paletillas de camello o algun otro soporte que les
pareciera consistente, aquel precario sistema se complementaba
con la savia de algunas plantas que hacia las veces de tinta,
aunque a la muerte de Mahoma nadie puede hablar
propiamente de la existencia de un libro sagrado.

Fue durante el califato de Abu Bakr, el sucesor de
Mahoma, cuando se considerd la necesidad de poner algun
orden en el mensaje del profeta del que, como se ha dicho, habia
constancia escrita en diversos materiales y distintos lugares
habiendo, ademas, una parte importante cuyo Unico soporte era
la memoria de los musulmanes; el crecimiento constante del
area de influencia del Islam y el hecho evidente de que ya no
tenian entre ellos al profeta para aclarar las dudas que pudieran
surgir fueron sin duda las causas que impulsaron al padre de Aixa
a realizar una recopilacion.

El resultado del trabajo quedd en poder del califa 'y
a su muerte lo heredd su hija Aixa, pero no fue la Unica iniciativa
realizada en el mismo sentido, se sabe que, al menos, hubo
otras ocho recopilaciones y debe admitirse que no se dieron
entre ellas contradicciones importantes, lo cual debid
tranquilizar el espiritu de Abu Bakr asi como el de todos los
musulmanes pasados y presentes, aquella coincidencia garantiza
la legitimidad del mensaje.

Pero la diversidad de versiones, con pequeias
variantes que parecian ir en aumento, puso sobre aviso al califa
Osman que sintid la misma inquietud que su antecesor. En este
caso la solucidon fue drastica, era necesario crear una version



oficial, el encargado de ello fue, una vez mas, Said lbn Thabit,
guien como es légico se basd en su anterior trabajo ayudandose
de un pequeio equipo, resultando ser, todos ellos, koraichitas,
seguramente esta circunstancia no influyé en la honestidad con
qgue se realizo el trabajo recopilatorio, aunque lo cierto es que se
les ha acusado de parcialidad y mas tarde, cuando estallo el
cisma, los chiitas afirmaron que habia existido manipulacion al
suprimir todos los versiculos que hacian referencia a los
derechos sucesorios de Ali, hijo adoptivo y yerno de Mahoma vy
concretamente existe una azora llamada de “Las dos luces” de la
que afirman que fue escamoteada en su totalidad, en ella
podemos leer “... Ali, quienes le reconozcan después de ti, ésos
seran auxiliados” y “Te hemos de entre ellos un sucesor, Ali”

éExistio realmente un fraude en la recopilacion de
Said Ibn Thabit?, nadie puede afirmarlo y entre los estudiosos no
hay unanimidad de criterio, sabemos del enfrentamiento,
soterrado unas veces y abierto otras, que hubo en vida de
Mahoma, tal vez causado, en principio, por algo tan trivial como
serian los celos dentro de su entorno familiar, provocados por la
forma en que Mahoma repartia sus afectos, aunque derivaron,
no podia ser de otro modo, en adoptar posiciones politicas muy
concretas que persiguieron, primero la influencia del profeta y
mas tarde el poder mismo, considerando esos antecedentes no
puede olvidarse que la recopilacion oficial fue auspiciada por
Osman quien no hubiera permitido de ninguna manera incluir la
azora de “Las dos luces” ya que habria puesto en evidencia su
falta de legitimidad como califa, claro que ello no significa que
realmente existiera, pudo redactarse mas tarde por los chiitas,
precisamente para argumentar sus pretensiones politicas.



Lo cierto es que aquella recopilacion, la de Said Ibn
Thabit, fue la redaccion definitiva del Coran cuyo contenido se ha
mantenido hasta nuestros dias, y no solo eso, aquel texto escrito
en Medina aun se conserva en la actualidad, pero, ironias de la
historia, en La Meca, al final, en aguel duelo entre las ciudades,
ganaron los mequies; la devoluciéon al mundo musulman se
establecid en el articulo 246 del tratado de Versalles, ya que a la
sazon estaba en posesion del kdiser Guillermo I, después de
haber realizado un azaroso recorrido.

Las demas recopilaciones fueron destruidas vy
perseguidas.

El Coran fue traducido al latin por los monjes
benedictinos del convento de San Pablo de Cluny, esto sucedia
en el afio 1143 (la empresa durd dos anos) imprimiéndose por
Teodoro Bibliander de Basilea hacia finales del siglo XV,
posteriormente se realizaron otras traducciones a lenguas
habladas, sefialaremos las mas significativas, en 1616 en
Nuremberg, en 1647 en Paris y en 1649 en Londres, aunque esta
ultima traduccidon no se realizd del arabe sino de la versidn
francesa.

El Coran estd compuesto por 6236 versiculos
recogidos en 114 azoras, mantienen una rima, asi pues se trata
de un poema, eso no debe extrafiar a nadie ya que, como se ha
indicado anteriormente, existia en Arabia una cultura poética vy,
como consecuencia de ello, una predisposicion del beduino a
escuchar, seguramente esa caracteristica del verso y la cadencia
tan singular de la lengua arabe hace que la lectura de un verso
coranico en su lengua original tenga una armonia, no exenta de
musicalidad, que le hace placentero al espiritu, a lo que no es



ajeno el recogimiento y, en algunos casos, la magnificencia de las
mezquitas.

Es conveniente aclarar que el Coran es un texto
qgue se debe afrontar desde la fe, donde el lector ha de sentirse
en intima comunicacion con Dios, o desde la curiosidad,
accediendo aisladamente a alguna de sus azoras, y asi, el
estudioso, llega a comprender la naturaleza y peculiaridades del
Islam, pero no es recomendable asaltar este libro sagrado como,
por ejemplo, |la Biblia, son muy distintos, en este ultimo, junto a
las citas y mensajes divinos existe una accién que aun siendo
totalmente legendaria en algunos casos en otras ocasiones
tienen el valor de la informacion histdrica y ese es un atractivo
del que carece el Coran, es cierto que hay citas a pasajes biblicos
y también a alguno de sus personajes, pero la mayoria se
refieren precisamente a la parte legendaria y, desde luego, no se
profundiza demasiado en ello si no es para recrear situaciones
fantasticas, lo que no debe extranarnos porque los
conocimientos que tenia Mahoma sobre la Biblia no debieron ser
muy profundos, al menos asi parece que lo apreciaron los
rabinos judios de Medina. Las referencias histdricas se limitan a
sucesos acaecidos durante la vida del profeta, por lo que deben
ser consideradas como valiosas informaciones relacionadas con
el proceso creativo del Islam, en el libro, ademas, se establecen
normas de comportamiento afirmandose, de forma continuada,
la grandeza de Dios.

De su contenido se deducen las que se conocen
como los cinco arka (pilares) del Islam, que constituyen el credo
fundamental de todo musulman, el primero de ellos es la
shahada, |la doble declaracion de fe “Ash hadu an la ilaha il-la
Allah, Wa ash hadu, an-na Mamad, Rasulullah” (No hay mas dios



que Dios y Mahoma es su profeta), se trata de un principio claro
e incuestionable de monoteismo afirmandose, en el mismo acto
de fe, la autenticidad de Mahoma como profeta divino, ambas
aserciones en un solo contexto suponen que cada vez que un
musulman invoca a Dios confirma a su Profeta, ahora solo tiene
el sentido de reconocer al mensajero de Dios, pero en aquella
época, cuando rodeado de circunstancias adversas el Islam
intentaba salir adelante, sirvié para consolidar la ascendencia de
Mahoma reforzando su carisma y consecuentemente su cualidad
de lider indiscutible. La afirmacién de |la unidad de Dios, rotunda
e inapelable, llevd al Islam, durante la época de los abasies a
finales del siglo VI, a considerar heréticos los movimientos
religiosos que contemplaran el principio de la dualidad, donde se
definen la oscuridad y la luz, el bien y el mal, ese fue el caso de
los zendikos, antiguos maniqueos que por esta causa sufrieron
persecucion, esto se produjo porque los principios morales que
contenia el mensaje de Mahoma se basaban en la obediencia a
Dios y a su Profeta.

Otro de los fundamentos es el salat (la plegaria), ya
sabemos que todo musulman tiene la obligaciéon de rezar en
cinco ocasiones diferentes cada dia, deberd haber hecho sus
abluciones previamente y lo hara de cara a La Meca, de nuevo
adivinamos una inteligencia superior que dirige la conducta de
los fieles, si antes se trataba de asumir la jefatura incuestionable
del Profeta ahora se quiere unir en una amalgama indisoluble la
voluntad del individuo y su sentimiento religioso, no existiendo
una institucién, como son las diferentes iglesias cristianas que
toman el protagonismo de regular, mantener y defender los
principios de su fe, esa tarea corresponde, en el Islam, a cada
musulman, pero eso no seria posible si su actividad religiosa se



limitara a reunirse en las mezquitas una vez a la semana para
realizar sus oraciones, esta obligacidn existe y debe cumplirse los
viernes, asi se desmarcaron del sabado de los judios y del
domingo de los cristianos, pero no era suficiente, el musulman
tenia que vivir intensamente su Islam (sumisién a Dios), para ello
era necesario realizar sus rezos varias veces al dia y con una
formalidad que impidiera, en lo posible, caer en una rutina poco
piadosa, dejando de manifiesto de forma inequivoca la
prosternacion del individuo ante la grandeza de Dios, se
mencionan de forma especial las oraciones del alba, mediodia y
la de la noche.

Otra columna es el zakat (la limosna), en ella se
adivina la tremenda solidaridad que sentia Mahoma hacia todos
los menesterosos, él, que habia sido pobre y conocié la
inseguridad y la angustia que produce la falta de recursos tenia la
clara voluntad de paliar la situacion de los que viven
habitualmente en la penuria, pero debe aclararse que este
precepto no es una llamada a la generosidad, cuando alguien
entrega el zakat no hace sino devolver algo que no es suyo,
porque pertenece a los necesitados, esta pagando una deuda, se
trata de una obligacidn especifica en su forma y en su contenido,
el dia de la ash(ra del mes de muharram (el décimo dia del
primer mes lunar) los musulmanes deben hacer cuentas y
calcular el diezmo que deben entregar, asi cumplen la voluntad
de Dios “Las limosnas son para los indigentes, los pobres,
quienes por ellos actuan, quienes tienen sus corazones
dispuestos a aceptar el Islam; deben darse para el rescate de los
esclavos e insolventes, para la senda de Dios y el viajero, es
mandamiento que procede de Dios. Dios es omnisciente, sabio”
(azora 9-60)



Otro principio es el ayuno en el mes del ramadan, en el
combinado de preceptos era necesario este componente, se
debia establecer un tiempo, al igual que en otras creencias, en el
gue se exaltase, aun mas, el sentimiento religioso, y la mejor
forma es la aplicacion de un ayuno prolongado en el que se
producen dos conductas aparentemente contradictorias, de una
parte, durante las horas de luz el buen musulman debe
sacrificarse, se abstendra de ingerir cualquier clase de comida o
bebida y tampoco mantendra relaciones sexuales, es, por tanto,
un tiempo de mortificacion, sin embargo, en las horas nocturnas
hay un comportamiento festivo, las comidas son especiales, se
producen reuniones familiares e incluso al final del ramadan se
intercambian regalos, es, en contraste con el anterior, tiempo de
celebracion que puede prolongarse hasta que “se puede
distinguir un hilo blanco de un hilo negro”, la explicacién parece
clara, el sacrificio aporta la purificaciéon necesaria para que los
musulmanes manifiesten la voluntad de renovar su fe, que es el
verdadero sentido del ramaddn, cuanto menos el mas
importante, las fiestas y la alegria compartida de las noches no
hace sino celebrar dos conmemoraciones, en ese mes se situa la
Laylat-al-Quadr (la noche del destino) cuando se produjo el
momento de la iluminacién de Mahoma, cuando recibid la
revelacion del arcangel Gabriel, lo que ha de ser motivo de
alegria y conmemoraciéon, eso sucedié el dia 27 del mes, al
menos asi lo seflalan las crénicas; y también fue durante el
ramadan cuando La Meca se rindid a los musulmanes y
Mahoma pudo regresar junto con los muhallirdn a su ciudad.

El dltimo de los pilares es el Hajj (la peregrinacion), estd
dispuesto que, cuanto menos, una vez en su vida cada musulman
debe viajar a La Meca, lo hard vestido de peregrino, con dos

10



piezas de tela blanca sin costuras y en la ciudad debera cumplir
un ritual algo complicado del que las exigencias mas conocidas
son las de besar la piedra negra y las siete vueltas que debe dar a
la Kaaba, es inevitable pensar que en el supuesto, muy
improbable, de que los judios de Medina hubieran llegado a
aceptar la calidad de profeta de Mahoma en lugar de ignorarle, o
incluso despreciarle, es posible que la peregrinacidon se hubiera
orientado hacia Jerusalén, buscando en lugar de |la Kaaba el lugar
donde se cree que estuvo el templo de Salomodn, pero no fue asi
y la alternativa no planteaba dificultades, entre Jerusalén y La
Meca triunfé esta ultima en la voluntad de Mahoma y es
probable que no llegara a tener ninguna duda, habian varias
razones para ello, la primera era que los arabes estaban
acostumbrados a considerar la ciudad mequi como el centro de
peregrinacion mas importante de su mundo, tampoco seria
extrafo que cuando Abu Sufian y Abu Abbas acudieron al
encuentro de Mahoma a entregar, practicamente sin lucha, la
ciudad santa, intentarian encontrar alguna solucion para
salvaguardar sus intereses comerciales, la uUnica forma era
mantener las peregrinaciones, la diferencia es que
desaparecerian los idolos y acudirian a rendir devocidén al unico
Dios verdadero, aun habria otra razon, Mahoma era mequi, y
amaba a su ciudad. De cualquier forma el sentido de Ia
peregrinacion es otra manera, mas solemne que la del Ramadan,
de reafirmarse en la fe islamica pero al mismo tiempo atiende
esa necesidad que tenemos los humanos de ampararnos en
referencias fisicas o simbolos concretos para encontrar mayor
soporte en los conceptos que creemos.

11



En todo caso, para ese contenido parecen demasiado 6236
versiculos, Said Ibn Thabit hubiera facilitado la comprension del
Islam a los paganos y también el trabajo de las madrasas si a su
labor de recopilacion hubiera incorporado alguna capacidad de
sintesis, pero tal como quedod el Coran su lectura resulta tediosa,
las dificultades se incrementan considerablemente al observar
que las azoras estan ordenadas segun su extension, con
excepcion de la primera que Unicamente sirve como introduccion
y tiene siete versos, la segunda azora tiene doscientos ochenta y
seis, y va reduciéndose su numero hasta llegar a la ciento catorce
que tiene seis; hubiera sido mas claro si el orden siguiera la
cronologia con que se escribieron, algo, por otra parte, dificil de
realizar con precision, pero el califa Osman decidié imponer la
secuencia que establece el metraje.

Vamos a introducirnos en el libro sagrado intentando
profundizar algo mas sobre las claves de su mensaje, para ello
recurriremos a la cita de algunos de sus versiculos que nos
ayudaran en este empefo, quizas esta tarea provoque en el
lector la necesidad de ahondar en su lectura, si es asi, es
recomendable hacerlo con mucha calma, conviene recurrir a esa
virtud tan ensalzada en el mismo Coran, la paciencia, de otro
modo nunca conseguiremos nuestro propdsito.

La primera consideracion que debemos hacer
respecto al Islam y consecuentemente del texto que le sirve de
soporte, es que se basa en una comunicacion divina, eso quiere
decir que trata una verdad “revelada”, esta caracteristica es
propia de las religiones trascendentes, en ellas Dios esta frente a

12



nosotros y nos dice cdmo debemos actuar, qué cosas son buenas
y cuales malas, pero ademas nos juzgara, en esta vida o en la
otra, y su largo brazo justiciero siempre nos ha de alcanzar, la
amenaza del castigo pende sobre nosotros, en consecuencia
parece que lo normal es actuar en funcion de alcanzar un premio
o evitar un castigo. Los cultos mas representativos de esta vision
de Dios son los que se derivan del “libro”, el judio, el cristiano y
el musulman.

Las religiones inmanentes consideran que todos
conformamos la esencia divina, somos “partes finitas de un ser
infinito”, por esa razén la verdad la encontramos en nuestro
interior, nadie nos va a juzgar sino nosotros mismos, hacemos el
bien porque es bueno en si mismo y ello nos produce felicidad,
con sus diversas peculiaridades son muchos los ejemplos que
encontramos en la historia, estoicos, gndsticos, panteistas,
budistas, hinduistas, el mismo taoismo, incluso entra en esas
pautas el pensamiento cartesiano y el de los misticos cristianos.

Esta reflexion es conveniente para que sepamos,
desde el primer momento, el planteamiento del libro, su autor es
Dios, el lector es un mortal que tiene la opcidon de seguir sus
indicaciones, si no lo hace sera considerado como infiel y jhay de
él! porque sufrira la colera divina.

Y Mahoma?, es el profeta, el mensajero, el elegido, o
el intermediario, cualquiera de estos personajes y todos ellos, no
participa personalmente del espiritu divino, asi que esa es otra
de las diferencias que observamos respecto a Jesus, pero es, sin
ninguna duda, la piedra angular del Islam, se le podria definir, y
asi se deduce de la lectura del Coran, como el encargado de
negocios de Dios en la tierra. Pero no podemos olvidar que el

13



profeta es el autor del libro y en cualquier obra creativa existe
siempre una intencionalidad, tanto mas si se trata de un mensaje
con el que se pretende conseguir prosélitos

Si analizamos el Coran desde esa perspectiva
podemos distinguir con bastante claridad la forma en que fue
reaccionando Mahoma ante las diversas experiencias que debid
afrontar en su azarosa existencia.

La época mequi:

Se inicia en el ano 610, es cuando Mahoma comienza
a tener revelaciones siendo su mayor preocupacion proclamar la
unicidad de Dios y una vez establecido el concepto de
monoteismo celebrar su grandeza vy su autoridad, también
afirma que todos seremos sometidos a juicio siendo premiados o
castigados en la otra vida no tanto en funcion de un
comportamiento ético como por la obediencia y sumision con
gue se hayan seguido, en vida, los preceptos divinos. No esta en
el animo de Mahoma crear una nueva religion (algo que le une a
Jesus que, sin duda, tampoco tuvo esa intencién) solo pretende
ser el Profeta, él mismo se autodenomina como un amonestador
y su pretension es seguir las instrucciones del angel Gabriel para
indicar a los hombres el camino verdadero de la salvacion
volviendo a la autenticidad de los primeros profetas. Asi, las
azoras de este periodo son mas poéticas, se desprende de ellas
ansiedad, y fervor mistico, en todo momento se adivina al
profeta inspirado por Dios.

Pero ya sabemos de las dificultades y la oposicidn que
encontrd entre la oligarquia de los koraichitas, ello le obligd a
enfrentarse con dos graves problemas, el futuro de su incipiente

14



movimiento religioso y su propia supervivencia, eso le
transformd, primero en lider espiritual, mas tarde en jefe
politico, y en algun momento comprende que es imprescindible
combinar ambas facetas de su existencia.

Epoca medinesa.

Es en su ciudad de acogida donde se desarrolla
plenamente, alli actua el dirigente, el estratega, es donde el
éxtasis religioso, incluso la pasién, cede terreno al calculo, a la
planificacion, se ha producido un cambio asombroso, aquel
hombre que conocimos amable y conciliador tenia ocultas unas
poderosas garras que sabe utilizar, y todo ello se refleja en el
Coran, unas veces llama a la lucha prometiendo el Paraiso a los
combatientes, en otras ocasiones justifica decisiones poco
comprendidas por sus seguidores porque le han sido reveladas
por el angel Gabriel, también recurre al libro sagrado para
resolver problemas domésticos y con frecuencia refuerza su
propia autoridad entre los musulmanes. Estos mensajes
pretenden seguir siendo la voz de Dios, pero el lector percibe
gue existe una intencionalidad en la que subyace una voluntad
politica, ahora los versiculos no se limitan a cantar la grandeza
del Creador también pretendian, y desde luego lo consiguieron,
asegurar la supervivencia de aquella nueva tribu que formaba la
comunidad de los creyentes

Es necesario insistir en que el texto es un
compendio de mensajes de Dios, escritos sobre todo en primera
persona, esto es realmente importante, asi como en la Biblia los
cronistas hacen hablar a Dios en alguna ocasion, ahora, en el

15



Coran, es El quien se dirige a los hombres, asi que el creyente,
cuando lee o escucha sus versiculos esta convencido de que Dios
le habla, no es posible encontrar otra forma de comunicacién
con mayor ascendiente, pero es necesario valorar esta
caracteristica, si el cristiano suele reunirse una vez a la semana
en sus templos para intentar una comunicacion con Dios,
generalmente cumpliendo una liturgia que no siempre
comprende (de hecho las misas catdlicas se celebraron en latin
hasta muy avanzado el siglo XX) y, en todo caso, con la
mediacion del sacerdote, el musulman al nacer oye mas pasajes
del Coran que canciones de cuna y pronto se habitua a orar cinco
veces cada dia, él solo frente a Dios, sin intermediarios, y en sus
rezos repite una y otra vez los versiculos del Coran; si somos
capaces de entender que pueda llevarse esa forma de vida como
algo habitual para cualquier persona y no reservado
exclusivamente para quienes se amparan tras los muros del
cenobio, nos daremos cuenta que, entre los musulmanes, el
Islam, y por tanto el Cordn, que es su soporte por excelencia,
ejerce una presion casi sofocante, y, aunque no lo compartamos,
comprenderemos esas actitudes crispadas, histéricas e incluso
fanaticas que, en ocasiones, se observa entre sus seguidores.

Dios es solo uno, todopoderoso y omnisciente.

“Dios es poderoso, vengador. Nada esta oculto a Dios
ni en la tierra ni en el cielo” (Azora 3-3,4)

“A quien vuelve la espalda y no cree, Dios le
atormentara con el mayor tormento” (Azora 88-23,24)

16



“iNo sabes que Dios tiene el sefiorio de los cielos y de
la tierra, castiga a quien quiere y perdona a quien quiere” (Azora
544)

“No cologuéis junto a Dios a otro dios. Yo soy para
vosotros un amonestador manifiesto” (Azora 51-51)

“Temedme si sois creyentes” (Azora 3-169)
“Dios hace lo que quiere” (Azora 14-32)

“iNo hay dios sino Yo! iTemedme!” Azora 16-2)
“El es fuerte, duro en el castigo” (Azora40-23)

“Di: “El es Dios, es Unico, El solo. No ha engendrado ni
ha sido engendrado, y no tiene a nadie por igual”” (Azora 112-1 a
4)

Seguramente no existe otra religion en el mundo con
un concepto tan claro, desde su origen, del monoteismo, se trata
de una afirmacién solemne, nada que ver con el yahvismo que
solo comenzo a plantearse el monoteismo con Isaias |l adaptado
por las sectas piadosas (los hassidim) que se fueron formando
después del destierro en Babilonia influenciadas por el
zoroastrismo, otras facciones, por ejemplo los saduceos, se
mantuvieron fieles al yahvismo mas ortodoxo; tampoco guarda
relacion con el panorama celestial que fue definiendo el heleno
cristianismo al ir adaptando en un proceso de sincretismo
nuevos conceptos, neoplatdnicos en unas ocasiones y paganos
en otras, asi la asimilacion del logos termind derivando en la
trinidad (Concepto antiquisimo que se remonta a los primeros
cultos indoeuropeos de los que se tienen noticia) y los manes
romanos fueron sustituidos por multitud de santos a los que se
dedicaba una fe especifica, mas tarde asimilaron también el

17



antropomorfismo, lo que introdujo la idolatria y el remedo de la
mitologia pagana fue casi completo, tampoco faltd |Ia
incorporacion al elenco divino de la diosa madre. Por tanto,
nadie afirmé con tanta claridad y desde el inicio de su prédica la
unicidad de Dios.

“Piadoso es quien cree en Dios, en el ultimo dia, en los
angeles, el Libro y los profetas...” (Azora2-172)

“Te preguntaran, acerca de la Hora “éCuando
acaecera su llegada? éQué sabes de ella?” Su plazo corresponde
a tu Sefior, tU no eres mas que un amonestador de quienes la
temen” (Azora 79-42 a 45)

“Toda alma gustara la muerte. Recibiréis vuestra
recompensa el dia de la Resurreccion” (Azora 3-182)

“A quienes han escuchado a su Seior les pertenece la
hermosa recompensa” (Azora 13-18)

“iAy de los infieles! Tendran un tormento terrible”
(Azora 14-2)

“Quienes no crean tendran un terrible tormento.
Quienes crean y hagan obras pias, tendran perdén y una gran
recompensa” (Azora 35-7,8)

(il.

iSiervos mios que creéis! A Mi, adoradme!”... A
quienes creen y hacen obras pias, los hospedaremos en el
Paraiso, en salones por cuyo pie corren los rios. En ellos seran
inmortales” (Azora 29-56,57 y 58)

18



“Dios es quien os ha creado. Luego os ha dado
sustento. Luego os hara morir y después os resucitara. iEntre
vuestros asociados hay quien haga algo de eso?” (Azora 30-39)

“... Junto a él seréis reunidos. Preguntan “éCuando
tendrad lugar esta promesa, si sois veridicos?” Responde “Su
conocimiento esta junto a Dios. Yo soy solo un amonestador
manifiesto”

“Cuando se sople una sola vez en el cuerno, cuando la
tierra y los montes sean trasladados, destruidos de un solo golpe,
en ese dia tendra lugar el acontecimiento, y el cielo se
desgarrard, y en ese dia carecera de consistencia. Los angeles
estaran en sus confines, y ocho transportaran, entonces, encima
suyo, el trono de tu Sefior. En ese dia seréis expuestos, nada de
lo vuestro quedara oculto” (Azora 69-13 a 18)

“Cuando el Sol se oscurezca, cuando los astros se
empafnen, cuando los montes se pongan en marcha, cuando las
camellas de diez meses sean abandonadas, cuando las fieras
sean reunidas, cuando los mares entren en ebullicién, cuando las
almas se emparejen, cuando se interrogue a la victima acerca del
pecado que motivé que se la matara, cuando las paginas sean
abiertas, cuando el cielo sea destapado, cuando el Infierno sea
atizado, cuando el Paraiso sea acercado, toda alma sabra lo que
presenta” (Azora 81-1 a 14)

“Cuando el cielo se hienda, cuando los astros se
dispersen, cuando los mares se entremezclen, cuando las tumbas
sean revueltas cada alma sabra lo que haya hecho en su favor o
en contra” (Azora 82-1 a5)

En estos versiculos, gue conectan directamente con el
mensaje de Zaratustra, se habla de la hora final y del premio para

19



los fieles, a quienes se promete el Paraiso y el castigo para los
infieles a los que espera el Infierno, es un concepto extrafio al
yahvismo, donde los premios y castigos divinos se recibian en
vida, ahora se dejan aplazados para cuando llegue la hora,
aunque, en compensacion duraran eternamente, si bien es cierto
gue, como ya se ha indicado anteriormente la medida viene dada
por el grado de sumision a la voluntad divina y no a un
comportamiento moral. Pero ¢Cuando sera ese momento? El
Coran evade la respuesta, Tal vez Mahoma conocia la afirmacion
frustrada del Nuevo Testamente que anunciaba la llegada del
reino para la misma generacién, si fue asi se justifica que no
quisiera sufrir la misma decepcion, aunque nos inclinamos a
creer que su respuesta fue honesta, no dijo cuando llegaria la
hora simplemente porque no lo sabia, sin embargo si que hace
una descripcion de como se producira ese momento y, aunque
no literalmente, encontramos un paralelo con la descripcidn
evangélica “Después de la tribulacion de aquellos dias, se
oscurecera el Sol, y la Luna no dara su luz, y las estrellas caeran
del cielo, y las columnas del cielo se conmoveran... “ (Mateo 24-
29)

“La bondad no equivale a la maldad. iRechaza la
maldad con lo que es mejor! Asi, aquel con el que esta
enemistado, pasara a ser un amigo fervoroso. Este don no lo
reciben mas que aquellos que son pacientes; no lo recibe mas
que quien es perfecto” (Azora 41-34 y 35)

“iTened paciencia! Competid en paciencia!” (Azora 3-200)

“iTened paciencia! Dios esta con los que esperan”
(Azora 8-48)

20



“iTen la bella paciencia!” (Azora 70-5"

En esta corta seleccion hay dos cuestiones que
merecen ser atendidas, en primer lugar observamos que surgen
los conceptos de bondad y maldad, pero no debemos identificar
esa cita como una asuncién del dualismo zoroastrico porque, de
ninguna manera, condicionan el resultado del juicio final; se
limita a establecer que un comportamiento regido por esos
principios solo esta al alcance de los perfectos. Por otra parte nos
hace una recomendacién peculiar, se nos exhorta a que seamos
pacientes; para cualquiera ese es un buen consejo, pero parece
evidente que en una region como la Arabia del siglo séptimo esa
sugerencia es tan evidente que casi parece innecesaria, alli
donde las distancias se miden con jornadas de viaje, y éstas
parecen interminables al discurrir sobre la arena del desierto,
soportando la inclemencia de un sol abrasador, cuando no existe
un poder institucionalizado capaz de mantener un orden social
equitativo, donde se mantiene una organizacion tribal que, con
el tiempo, ha llegado a aceptar unas pautas de comportamiento
gue se limitan a atender las causas que puedan trascender de un
clan a otro, pero que tampoco son respetadas cuando una tribu
se siente lo bastante fuerte para imponer su voluntad, en fin,
donde las carencias de todo tipo son una constante en la vida
cotidiana, los humanos deben recurrir a la paciencia, sélo el
tiempo resolvera sus problemas, si no es en esta vida lo hara en
el mas alla.

“Piadoso es... quien da dinero por su amor a los prdjimos,
huérfanos, pobres, al viajero, a los mendigos y para el rescate de
esclavos...” (Azora 2-172)

21



“Quienes de entre vosotros creen y gastan en limosnas,
tendran un gran salario” (Azora 57-7)

“Dios no ama a ningun insolente envanecido ni a
quienes, avaros, aconsejan a los hombres la avaricia” (Azora 57-
23,24)

“éiHas visto a quién ha desmentido el Juicio? Ese a
quien rechaza al huérfano y no se preocupa de alimentar al
pobre jAy de los que rezan, aquellos que de su plegaria estan
distraidos, que hacen ostentacidon e impiden lo necesario! (Azora
107-1a7)

En esta seleccion de mensajes coranicos se define
quien es considerado justo, y observamos, sin sorpresa, como
son apreciados asi aquellos que, de forma desprendida, ayudan a
los huérfanos, a los pobres, a los viajeros... Parece evidente que
Mahoma no puede olvidar los afios de su infancia y de su
juventud, época de privaciones, primero al amparo de su madre
viuda, mas tarde protegido por Abu Talib, el mas querido de sus
tios, pero también el mas pobre, no puede extrafarnos que el
Profeta se sintiera solidario con los menesterosos, aunque, por
esa causa o porque fuera asi su naturaleza, la generosidad fue
una de sus cualidades.

“A todo hombre le hemos atado al cuello su suerte”
(Azora 17-14)

“Aquél a quien Dios extravia no tiene senda que
conduzca a la salvacion” (Azora42-45)

an

La Verdad procede de nuestro Sefnor, quien quiere,
cree, y quien no quiere, no cree” (Azoral8-28)

22



éEs el Islam una creencia fatalista? Los musulmanes
defienden que no aunque hay estudiosos que opinan lo
contrario, esa es una cuestion que puede extrapolarse a
cualquier religion trascendental, por supuesto también al
cristianismo, porque si a Dios se le concede la cualidad de
omnisciente es que todo va a suceder de acuerdo con su
conocimiento, de cualquier forma esta cuestion no es propia de
este trabajo, aqui nos interesa saber como opinaba a este
respecto su fundador y ningun vehiculo mas adecuado para
interpretarle que el Coran. Los versiculos que hemos
reproducido no nos resuelven gran cosa porque si bien los dos
primeros nos dejan claro que nuestro destino esta en manos de
Dios, el ultimo afirma lo contrario, cada hombre escoge
libremente su camino ¢Qué explicacion puede darse a esta
contradiccion?, es probable qgue Mahoma, a lo largo de su vida,
llegara a modificar su opinidn sobre esta cuestidén, parece
evidente que si los musulmanes hubieran asumido plenamente
el concepto del fatalismo habrian terminado siendo grandes
martires pero pésimos combatientes, y una actitud pasiva ante
los acontecimientos era la mayor garantia para hacer fracasar el
proyecto islamico, la Unica forma de evitarlo seria involucrar la
voluntad de los musulmanes en la responsabilidad de sus propios
actos, de ser ésta la explicaciéon deberiamos considerarla como
una decision politica orientada a generar un espiritu activo
dispuesto a enfrentarse con los acontecimientos. Otra posible
explicacidon seria que en su sentimiento monoteista no pudiera
considerar otra forma de divinidad que la de un ser supremo
todopoderoso y omnisciente, pero tal vez tomo del cristianismo
el concepto del libre albedrio entendiendo que debia
incorporarlo a su propia doctrina, de ser asi habria copiado el
principio y la contradiccidn.

23



“...Los hombres no pueden en absoluto sacar provecho en la otra
vida de lo que adquirieron” (Azora 2-266)

Aqui se afirma la inutilidad de los bienes materiales y de la
riqueza en la hora del juicio, pues alli cada uno llevara como
unico equipaje su propia conciencia.

“No hay perddn para quienes cometen malas acciones
hasta el momento en que se presenta a uno de ellos la muerte y
exclama; “iYo me arrepiento ahora!”” (Azora 4-22)

No podemos saber cuadl fue la intencionalidad de
Mahoma al incorporar este versiculo al Coran, es probable que
Su unica pretension fuera salir al paso de los comportamientos
hipdcritas, pero también pudiera ser que quisiera negar la
eficacia de la confesiéon que resuelve en un momento de
contricion las consecuencias morales de una vida disipada.

“No os acerquéis a la oracidn mientras estéis ebrios,
hasta que sepais lo que decis; ni impuros, a menos que estéis en
camino, hasta que os lavéis, si estuvieseis enfermos o de viaje, si
viniese uno de vosotros de hacer sus necesidades, o habéis
tocado a las mujeres y no encontrais agua, frotaos con polvo
bueno (arena) y lavaos vuestros rostros y manos” (Azora 446)

“Dios ha instituido la Kaaba como el templo sagrado
para los hombres, el mes sagrado, la ofrenda de sacrificios y los
collares, todo esto a fin de que sepais que Dios conoce lo que
estd en los cielos y en la tierra” (Azora 5-98)

24



“Haremos gustar un tormento doloroso a quien se
dirija a ella (a la Mezquita Sagrada) con injusticia, con iniquidad.
Y acuérdate de que cuando fijamos para Abraham el
emplazamiento del Templo dijimos: “i{No me asociéis nadaj
iPurifica mi Templo para que los que circunvalan, los que
permanecen en pie, los que se inclinan y los que se postran!
ilnvita a los hombres a hacer peregrinacion! Llegaran hasta ti a
pie, sobre cualquier montura, a través de cualquier garganta
profunda, para atestiguar los beneficios que tienen, para invocar
el nombre de Dios sobre el animal de los rebafios que El les
concedid, en los dias sefalados. “iComed de ellos y dad de

”
!

comer al desgraciado y al pobre!” Luego, ipongan fin a su

”
!

desalino! jCumplan sus votos! iDen vueltas al Templo Antiguo
(Azora22-26 al 30)

Las oraciones de cada dia y las peregrinaciones a los
lugares santos deben realizarse con solemnidad y decoro, son los
momentos en los que los creyentes se aproximan a Dios y deben
estar y sentirse puros de cuerpo y de alma, Mahoma enfatiza
esta actitud ante la oracidn, y en un pais donde el agua es un
bien escaso es licito recurrir a la arena del desierto para realizar
las abluciones.

“No incumbe al enviado, Mahoma, mas que Ia
predicacion” (Azora 5-99)

“Si te rehuyen, sabe Mahoma que te incumbe
Unicamente la comunicacion explicita” (Azora 16-84)

“iNo jurara por lo que veis ni por lo que no veis! Esto
son las palabras de un noble Enviado y no las palabras de un
poeta - jCudn poco es lo que creéis! - , ni las palabras de un

25



adivino - jCuan poco es lo que meditais! — Es una revelacion
procedente del Sefior de los mundos. Si Mahoma nos hubiera
atribuido palabras falsas, lo hubiésemos agarrado con la diestra 'y
enseguida le hubiésemos cortado la aorta. Nadie de vosotros
puede constreiiirle” (Azora 69-38 a 47)

“Sélo son creyentes quienes creen en Dios y en su
Enviado” (Azora 24-62)

“Cuando Dios y su Enviado han decretado un asunto,
ni hombre ni mujer creyente tienen eleccién en su asunto.
Quien desobedece a Dios y su Enviado se extravia de modo
manifiesto” (Azora 33-36) Este versiculo se dio a conocer como
consecuencia de las murmuraciones que se produjeron cuando
Mahoma decidid casarse con la esposa de Said, uno de sus hijos
adoptivos.

“iOh, los que creéis! Cuando veais en privado al
Enviado, enviad por delante de la conferencia una limosna; esto
es mejor y mas puro para vosotros” (Azora58-13)

“iOh, los que creéis! iNo entréis en las casas del
profeta si no se os da permiso para comer! jNo entréis sin antes
esperar la hora! Pero, cuando se os ha invitado, entrad. Cuando
hayais comido, retiraos sin entregaros familiarmente a la
conversacion. Esto ofende al profeta se averglienza de deciroslo,
pero Dios no se averglienza de la verdad. Cuando pidais un
objeto a sus mujeres, pedidselo desde detras de una cortina.
Esto es mas puro para vuestros corazones y para sus corazones.
No podéis ofender al Enviado de Dios ni casaros jamas, después
de él, con sus esposas. Esto, ante Dios, constituye un grave
pecado” (Azora 33-53)

26



“Recordad cuando el profeta confié un relato a una de
sus esposas. Cuando ésta hubo informado de él a otra. Dios se lo
comunicé al profeta. Este dio a conocer una parte y callé otra.
Cuando lo explicé a la esposa, ésta preguntd; “éiquién te ha
informado de esto?” Respondid “Me ha informado el
Omnisciente, el Enterado”... Si el profeta os repudia, es posible
qgue su Sefor le dé en cambio esposas mejores que vosotras;
musulmanas, creyentes, que recen, penitentes, devotas,
emigradas, divorciadas o virgenes” (Azora 56-3,4 y5)

“iOh, los que creéis! No os coloquéis ni delante de
Dios ni delante de su Enviado. Temed a Dios! Dios es oyente,
omnisciente. jOh, los que creéis! No elevéis vuestras voces por
encima de la voz del Profeta. No le chilléis las palabras de Ia
manera que chilldis entre vosotros, para que vuestras obras se
frustren mientras vosotros no lo sabéis. Ciertamente, quienes
delante del Enviado de Dios bajan sus voces, ésos son aquellos
cuyos corazones han sido probados por Dios para la piedad.
Tendran perddn y enorme recompensa. Quienes te llaman desde
fuera de las habitaciones, en su mayoria no razonan. Si ellos
tuviesen paciencia hasta que salieses a su encuentro, seria mejor
para ellos. Dios es indulgente, misericordioso” (Azora 49-1 a 4)

“iOh, los que creéis!... Sabed que entre vosotros esta
el Enviado de Dios. Si os obedeciera, saldriais perjudicados en
multiples asuntos” (Azora 49-7)

“Los creyentes que creen en Dios y en su Enviado, que
no han tenido dudas y han combatido en la senda de Dios con
sus personas y sus bienes, ésos son los veridicos” (Azora 49-15)

27



“Quien desobedece a Dios y a su Enviado, tendra el
fuego del Infierno. Eternamente permanecera en él” (Azora 72-
24)

El soporte fundamental sobre el que pivota el Islam es
su profeta, sin duda, la fina sensibilidad de Mahoma comprendié
la necesidad de definir ese protagonismo, para ello utilizd su
recurso habitual, la revelacion divina; asi sabemos de su interés
en dejar claro que no es un poeta y tampoco un adivino, se

|ll

define a si mismo como el “Enviado de Dios” al que compete la
predicacion, esa concepcion de su ministerio, limitada y de
servicio, parece que se adapta a la época mequi, pero surgen
versiculos que van engrandeciendo su figura rodeandola de una
atmdsfera de respeto y sumision, asi es como llega a definir
como fieles a quienes crean en Dios y en él mismo, aun se atreve
a mas, quien desobedezca al Profeta conocera el fuego del
Infierno; pero no se limita a exigir la credibilidad de los
musulmanes, también establece normas de comportamiento
respecto a su persona, deja claro que sobre sus decisiones nadie
debe opinar y establece una especie de etiqueta en la que no
permite que se chille en su presencia, define cdmo se debe
acceder a su vivienda o como desenvolverse durante una comida
e invita a que quienes acudan a él hayan enviado por delante su

limosna.

“Los creyentes son aquellos que cuando se cita el nombre
de Dios sus corazones temen, y cuando se les recitan las aleyas,
aumenta su fe y se apoyan en su Sefior; quienes cumplen la
plegaria y, de lo que les proveemos, gastan en el servicio de
Dios” (Azora 8-2,3)

28



“Nos hemos hecho descender sobre ti, para los
hombres, el Libro de |a Verdad. Quien haya estado en la buena
direccion, eso tendra, quien haya estado descarriado, en contra
suyo se habra descarriado. Tu no eres, para ellos, un protector”
(Azora 39-42)

“Te hemos hecho descender el Libro como aclaraciéon de
toda cosa y como guia, misericordia y albricias para los
musulmanes” (Azora 16-91)

“El Senor de los mundos ha hecho descender el Coran.
Con él ha descendido el Espiritu fiel sobre tu corazén, para que
estés entre los amonestadores. Es una revelacidon en pura lengua
arabe y se encuentra profetizada en las escrituras de los
antiguos” (Azora 26-196) Parece referirse a Juan 16-132 “Cuando
venga El, el Espiritu de la verdad, os guiara hacia toda la verdad,
porque no hablara de si sino que dira cuanto habra oido y os
anunciara lo que ha de venir”

“El libro de Moisés fue promulgado antes que éste como
guia y misericordia. Este es un libro que confirma, en lengua
arabe, a los anteriores para advertir a quienes son injustos vy
albriciar a los benefactores” (Azora 46-11)

El Islam, como otras religiones, es un proceso de
legitimaciones o una sucesion de dogmas, en este caso, ya lo
hemos visto, se comienza por afirmar la grandeza y la unicidad
de Dios, se continua enfatizando la figura del profeta y ahora
llega el momento de santificar el soporte de las revelaciones, si
se cree que el Coran es la trascripcion literal del mensaje divino
se deja asentado otro de los grandes fundamentos que requiere
cualquier religion trascendental, la forma en que Dios se
comunica con los creyentes.

29



“Cuando decimos “jSeguid lo que Dios ha hecho

”
!

descender!” Responde “Seguimos lo que encontramos haciendo

a nuestros padres” (Azora 31-20)

Este pasaje pone de manifiesto el impacto revolucionario
gue suponia aceptar las tesis de Mahoma, ya se ha indicado el
arraigo tan profundo que tenia la familia en la estructura social
del siglo VII, la tribu no era otra cosa que la proyecciéon del
patriarcado, mantener inamovible el vinculo de ese colectivo era
imprescindible para salvaguardar la supervivencia de aquella
sociedad, de ahi que la respuesta de los koraichitas ante las
prédicas de Mahoma sea que deben seguir haciendo y creyendo
lo que siempre se ha venido haciendo, se trata del habitual
frente conservador ante cualquier accién revolucionaria o,
cuanto menos, innovadora.

o

Los siervos devotos de Dios. Estos tendran un
sustento determinado de frutos; ellos seran honrados en unos
jardines de ensueio, estaran sentados sobre estrados
enfrentados. Entre ellos circularan en ruedo la copa llena de
agua corriente, blanca, dulce al paladar de los bebedores; no
contendrda embriaguez ni se embriagaran de ella. Tendran
virgenes de mirada recatada, con ojos como huevos de avestruz
semiocultos” (Azora37-39 al 47)

“... Los piadosos tendran un hermoso lugar de retorno; los
jardines del Edén tendran abiertas las puertas; recostados, en
ellos pediran multiples frutos y bebida, y junto a ellos estaran las
virgenes de mirada recatada” (Azora 38-49 al 52)

30



“En él (el Paraiso) habra rios de agua incorrupta, rios
de leche de composicidon inalterable, rios de vino que seran
delicia de los bebedores y rios de miel limpida. Los creyentes
tendran toda clase de frutos y perddn, procedente de su Seior
éQuién esté en este jardin de ensuefio sera comparable a quien
permanezca eternamente en el fuego? Beberdn agua hirviente
que les destruird las entrafias” (Azora47-16,17)

“Su recompensa por haber sido constantes es un Paraiso vy
vestidos de seda, en el Paraiso estardn reclinados en sofds; desde
él no veran el Sol, ni notaran su ardor. Cerca de ellos estaran
arboles umbrosos cuyos frutos se inclinaran hasta el suelo. Entre
ellos circularan vasos de plata y crateras que seran de cristal, de
cristal de plata de gran valor. En él se escanciara un vaso en cuya
mezcla habra jengibre. Habra una fuente que se llamara Sansabil;
entre ellos circulardn donceles inmortales; cuando les veas
creeras que son perlas desgranadas. Cuando mires enseguida
veras los jardines y la gran realeza. Vestiran trajes verdes de raso
y brocado, se les adornara con brazaletes de plata, y su Sefior les
escanciara una bebida pura. Se les dira “Esto es, para vosotros,
nn

en recompensa. Vuestro esfuerzo ha quedado recompensado
(Azora 56-12 a 22)-

“... Para introducir a los creyentes y a las creyentes en unos
jardines en los que, por debajo, corren los rios, en ellos
permaneceran eternamente; les perdonara sus maldades; eso es,
junto a Dios, el mayor éxito. Atormentara a los hipdcritas y a las
hipdcritas; a los asociadores y a las asociadoras que meditan
acerca de Dios con mal pensar; el circulo del mal cerrara sobre
ellos. Dios se enojara contra ellos, los maldecira y les preparara
el Infierno. jQué pésimo porvenir!

31



“iAy, entonces, de los desmentidores que se entretienen en
la discusion! Ese dia seran invitados, agriamente, a dirigirse al
fuego del Infierno. Se les dira; “iEste es el fuego en el que no
creiais! ¢Es esto brujeria o vosotros no veis? jTostaos en él!
iTened o no paciencia! Para vosotros es igual; se os paga lo que
haciais.” (Azora 52-11 a 13)

“A quienes creen, y si sus descendientes les han seguido en
la fe, les reuniremos en el Paraiso con sus descendientes. No
descuidaremos parte alguna de sus obras; todo hombre, de lo
que hace, es rehén. Les facilitaremos los frutos y la carne que
deseen. En los jardines se pasaran una copa en la que no habra
incitacion al chismorreo ni al pecado. Entre ellos circularan
donceles, a su servicio, que asemejaran piedras semiocultas”
(Azora 52-21 a 24)

“Los compaiieros de la derecha, que son los companeros de
la felicidad, estaran entre azufaifos sin espinas, entre acacias
alineadas, sombras extendidas, agua corriente y abundantes
frutos, que no estaran cortados ni prohibidos. Estaran echados
sobre tapices elevados. Las huries, a las que hemos formado, a
las que mantenemos virgenes, coquetas, de la misma edad,
perteneceran a los compafieros de |la derecha...

“Los compafieros de la izquierda, que son los compaiieros
de la desgracia, estaran en un viento ardiente, en agua hirviendo,
a la sombra de un humo espeso ni fresco ni bienhechor. Ellos,
antes de esto, habran estado en bienestar, pero habran
permanecido en el gran pecado, diciendo “Entonces, cuando
hayamos muerto y seamos polvo y huesos ¢seremos
resucitados? ¢Y nuestros primeros padres?” Responde ¢Los
primeros y los ultimos seran reunidos en el momento fijado del

32



dia sefalado? jVosotros, descarriados, embusteros, comeréis los
frutos del arbol Zagum! De ellos llenaréis el vientre y beberéis,
encima de ello, agua hirviendo; beberéis como beben los
camellos sedientos. Estas seran sus moradas el dia del Juicio”
Azora (56-26 a 56)

Ha llegado el momento de dar a conocer cudl sera la
recompensa de nuestro comportamiento en esta vida, pero asi
como el cristianismo se limita a sugerirlo “... tu Padre que ve lo
oculto te recompensard” (Mateo 6-14), afirmando, en un
ejercicio mas propio del misticismo inmanente que de una
creencia trascendental, que el premio de los justos sera
permanecer junto a Dios por toda la eternidad, en el Islam se
realiza una descripcion minuciosa del Paraiso, y pronto se ve que
lo que vamos a encontrar es una vida sensual y placentera, nada
mas alejado de la contemplacidn mistica que relajarse en esos
jardines junto a los azufaifos oyendo el suave murmullo de las
aguas discurriendo por los arroyos. En estos versiculos parece
producirse una contradiccidn, en alguno de ellos se habla sobre
la existencia de rios de vino que seran delicia de los bebedores,
gran paradoja ya que las bebidas alcohdlicas estan
rigurosamente prohibidas en el Islam, bien es cierto que esa
disposicion, junto con la condena de los juegos de azar, la tomé
Mahoma en Medina para mantener la austeridad necesaria en
aquellos momentos tan criticos entre sus seguidores, era
necesario evitar cualquier tentacion o actividad ludica que
relajara el animo de los musulmanes; pero la prohibicion quedod
para siempre ¢Quiere eso decir que en la otra vida podran los
buenos creyentes disfrutar de los placeres que se han visto
obligados a renunciar en ésta?, es probable, porque leyendo esos
pasajes surge otro fantasma, en ese dulce Paraiso no solo nos

33



esperaran virgenes coquetas también lo haran donceles
inmortales que son como perlas desgranadas. Sin embargo, mas
importante que  esas posibles contradicciones, de escasa
importancia si las comparamos con las que encontramos en el
Antiguo o el Nuevo Testamento, es mas interesante intentar
comprender por qué el Edén de Mahoma es tan poco espiritual,
la respuesta no parece dificil, se trata de que la recompensa sea
aquello que el arabe desea mas ardientemente, y en un mundo
de calor sofocante, de soledad, de sed, de productos alimenticios
muy limitados, espera que en el mas alla encuentre todo lo que
no tiene en esta vida, la sombra de las acacias, el aroma del
jengibre, el agua que mana sin cesar y las doncellas que esperan
complacientes.

“La recompensa del bien es el bien” (Azora 55-60)

Esta es una de las pocas ocasiones en que nos parece
encontrarnos con un pensamiento mas propio de los estoicos
que del mensaje islamico, aunque podria no estar clara la
intencion del redactor, porque puede referirse al bien que
encontraremos como recompensa en el Paraiso, cosa distinta
seria si la frase se completara “La recompensa del bien es el bien
en si mismo”, entonces si, estariamos alineados con el
pensamiento de Epicteto o Marco Aurelio.

“Dios no os ha prohibido el ser buenos y equitativos
con quienes no os han combatido ni os han expulsado de
vuestras casas por causa de la religion. Dios ama a los
equitativos” (Azora 55-8)

34



De nuevo se alaba un comportamiento ético, pero una
vez mas sin vincularlo directamente con la salvacidn eterna. Aqui
se justifica la lucha contra quienes nos hayan expulsado de
“vuestras casas por causa de la religion” lo que es una clara
alusioén a los koraichitas mequies.

“iHijos de Israel! Acordaos del beneficio que os hice, y sed
fieles a mi pacto: Yo seré fiel a vuestro pacto. A mi, temedme.
Creed en lo que he revelado a Mahoma corroborando las
revelaciones que tenéis” (Azora 2-38)

“Creemos en Dios, en lo que se nos ha revelado y en
lo que reveld a Abraham, a Ismael, a Isaac, a Jacob y a las doce
tribus; creemos en lo que fue dado a Moisés, a Jesus y a los
profetas procedentes de su Sefor; no establecemos diferencias
entre ellos, y nosotros estamos sometidos a E|” (Azora 3-78)

“Jesus es, ante Dios, igual que Adan al que cred del
polvo. Luego le dijo “Sé”, y fue” (Azora 3-52)

“Realmente el Mesias, Jesus, hijo de Maria, es el
enviado de Dios, su Verbo, que echd a Maria un espiritu
procedente de El. Creed en Dios y en sus enviados, pero no digais
“Tres”. Dejad, es mejor para vosotros. Realmente, el Dios es un
dios Unico” (Azora 4-169)

“Advierte a quienes dicen: “Dios ha tomado un hijo”,
qgue ni ellos ni sus padres tienen ciencia para afirmarlo” (Azora
18-3)

35



“iOh los que creéis! No toméis a judios y cristianos
como amigos: los unos son amigos de los otros. Quien de entre
vosotros los tome por amigos sera uno de ellos” (Azora 5-56)

“En los judios y en quienes asocian encontraras la mas
violenta enemistad para quienes creen. En quienes dicen:
“Nosotros somos cristianos” encontrards a los mas préximos en
amor, para quienes creen” (Azora 5-85)

La relacion del Islam con las otras religiones que
comparten el Libro (la Biblia), judaismo y cristianismo, es variable
a lo largo de la vida de Mahoma, viene condicionada por las
circunstancias de cada momento, es evidente que al principio de
su predicacion se sintié intimamente unido a ellas, estaria
firmemente convencido de que todos compartian una misma
creencia y, es posible, que albergara la ilusion de ser el elegido
por Dios para restituir la unidad religiosa, con esa idea llegé a
Medina, pero sus experiencias con las tribus judias no fueron
positivas, y la posterior alianza de éstas con los koraichitas no
ayudo a atenuar su resentimiento; como con los cristianos nunca
tuvo un enfrentamiento similar, al contrario, el rey de Abisinia
acogio a los emigrados musulmanes que acudieron en su ayuda,
les tratd con mayor consideracion que a los judios; de cualquier
forma, se desmarcd de ambas corrientes religiosas derivando su
ascendencia directamente a Abraham, asi que, mas o menos,
aceptaba una cierta fraternidad con quienes compartian el libro,
pero afirmando, en todo momento, que él era el portador del
nuevo mensaje de Dios.

“Se os prescribe el combate, aunque os sea odioso” (Azora
2-212)

36



“Se ha concedido permiso para hacer la guerra a
guienes combaten, porque fueron vejados... a quienes fueron
expulsados, sin derecho, de sus casas, porque decian; “Nuestro
Sefior es Dios”” (Azora 22-40,41

“iOh, los que creéis! No toméis por amigos a mis
enemigos y a vuestros enemigos ofreciéndoles la amistad
mientras no creen en la verdad que os ha llegado. Os expulsan,
con el Enviado, porque creéis en Dios, vuestro Sefor. Si habéis
salido a combatir en mi senda y a buscar mi satisfaccién, éles
ofreceréis en secreto la amistad? Yo conozco perfectamente lo
gue ocultais y lo que divulgais. Quien, de entre vosotros, lo hace,
se extravia del camino llano” (Azora 55-1)

“Combatid en la senda de Dios... Quien presta
espontaneamente dinero para la guerra santa a Dios, éste se lo
duplicara muchas veces” (Azora 2-245)

“iCombatid en la senda de Dios con vuestros bienes y
vuestras personas! Esto es lo mejor para vosotros, si vosotros
sabéis. Si lo hacéis, Dios os perdonara vuestros pecados y os
introducird en unos jardines en los que por debajo, corren los
rios, y en excelentes moradas en los jardines del Edén” (Azora
56-11,12)

“Matad a los amigos del demonio” (Azora 4-78)

“Dios distinguira a los combatientes por encima de los
no combatientes dandoles una gran recompensa, una gradacion
respecto de El, un perddn y una misericordia” (Azora 4-97,98)

“Los infieles son vuestro enemigo manifiesto” (Azora
4-102)

37



“iCombatidlos hasta que no exista tentacidon y sea la
religion de Dios la Unica!” (Azora 8-40)

“Cuando encontréis a quienes no creen, golpead su
cuello hasta que los dejéis inermes” (Azora 47-4)

“Las obras de quienes sean matados en la senda de
Dios no se perderan. El los dirigira, corregirad su pensamiento y
los introducira en el Paraiso que le ha descrito” (Azora 47-5,6 y 7)

“Sabed que de cualquier cosa que forme parte del
botin que obtengais pertenece el quinto a Dios, al Enviado, a los
allegados del Enviado, a los huérfanos, a los pobres, al viajero...”
(Azora 8-42)

“Encontraréis a otros que desean vivir en paz con
vosotros y con sus gentes. Siempre que insistan en la tentacidn
para apartaros de vuestra fe, seran rechazados. Si no se apartan
de vosotros ni ofrecen la sumisidn, ni dejan en reposo sus
manos, entonces cogedlos, matadlos donde los encontréis. Os
damos sobre ésos poder manifiesto” (Azora 4-93)

“La huida, si huis de la muerte o del combate, no os
sera de utilidad. Gozaréis poco tiempo de la vida” (Azora 33 16)

“Di a los beduinos rezagados; “Sois llamados a
combatir a gentes duenas de gran valor; jCombatidlas o
islamicense! Si obedecéis, Dios os dara una hermosa
recompensa; sSi 0os replegdis, como o0s replegasteis
anteriormente, os atormentard con un castigo doloroso” (Azora
48-16)

“El ciego no tiene culpa, el cojo no tiene culpa, el
enfermo no tiene culpa, si no asiste a la guerra” (Azora 48-17)

38



“Quien obedece a Dios y a su Enviado sera
introducido en unos jardines en que, por debajo, corren los rios.
A quien se repliega le atormentara un castigo doloroso” (Azora
48-18)

Es la yihad, la prescripcion de la guerra, se enaltece de tal forma
a quienes combaten personalmente en defensa del Islam que no
hay inconveniente en prometerles el Paraiso y el perddn de sus
faltas, ellos, los muyahid (combatientes), han de ser los
preferidos de Dios ¢ COmo pudo alguien, tan sosegado y generoso
como Mahoma, espolear a los musulmanes hacia la violencia? De
nuevo hemos de recurrir a las circunstancias para entender los
hechos, se tratd de una cuestion de supervivencia, los
koraichitas, a la sazéon, mucho mas poderosos que él, intentaban
eliminarlo, su Unica opcion era la lucha, la tragedia para la
historia ha sido que, aun cuando la intencionalidad del profeta se
limitaba a una accién concreta contra unos enemigos puntuales,
los musulmanes de cualquier época han asumido literalmente
estos versiculos.

“Se os declaran ilicitos: la carne de animal que haya
muerto, la sangre, la carne de cerdo y lo que se inmold en
nombre de otro que no sea Dios; la carne de animales muertos
asfixiados, por golpes, despefiados o corneados; lo que las fieras
han comido parcialmente, con excepcion de lo que purifiquéis y
lo que fue sacrificado ante los idolos” (Azora 5-4)

“Se os ha declarado licita la pesca del mar” (Azora 5-
97)

“Te preguntan sobre el vino y el juego de maysir.
Responde: En ambas cosas hay gran pecado vy utilidad para los

39



hombres, pero su pecado es mayor que su utilidad” (Azora 2-
216)

“Los hombres estan por encima de las mujeres”
(Azora 4-38)

“Aguellas de quienes temadis la desobediencia,
amonestadlas, mantenedlas separadas en sus habitaciones,
golpeadlas. Si os obedecen no busquéis procedimiento para
maltratarlas” (Azora 4-38)

“Casaos con las mujeres que os gusten, dos, tres o
cuatro” (Azora 4-3)

“No desposéis a las asociadoras hasta que crean... No
desposeéis a vuestras hijas con los asociadores... Apartaos de las
mujeres durante la menstruacion y no os acerquéis a ellas hasta
que estén puras...” (Azora 2-220,222)

“No contraigdis matrimonio con las mujeres que
desposaron vuestros padres. Se exceptiuan las que con
anterioridad a este mandamiento haydis desposado... Se os
prohibe tomar por esposas a vuestras madres, a vuestras hijas, a
vuestras hermanas, a vuestras tias paternas y maternas, a
vuestras sobrinas, sean hijas de hermano o de hermana, a
vuestras nodrizas, aquellas que os amamantaron, a vuestras
hermanas de leche, a las madres de vuestras esposas, a vuestras
pupilas, nacidas de vuestras mujeres con las que habéis
mantenido relaciones, a las esposas de vuestros hijos nacidos de
vuestros rifiones, os esta prohibido reunir dos hermanas. Se
exceptuan los matrimonios que hayadis contraido con
anterioridad a este mandamiento” (Azora 4-26,27)

40



“Para quienes juran separarse de sus mujeres, se
prescribe una espera de cuatro meses... Las repudiadas se
esperaran tres menstruaciones antes de volverse a casar... Las
mujeres tienen sobre los esposos idénticos derechos que ellos
tienen sobre ellas... pero los hombres tienen sobre ellas
preeminencia... El repudio con reconciliacién posterior es licito
dos veces... Si él la repudia por tercera vez, ella no le es licita
después hasta que se haya casado con otro esposo” (Azora 2-
226-230)

“A los que calumnian a las mujeres honradas y no
pueden luego presentar cuatro testigos, dadles ochenta azotes y
no volvais a aceptar su testimonio” (Azora 24-4)

“Las madres amamantaran a sus hijos dos afios
completos... Si desean los padres, de comun acuerdo después de
haberse aconsejado, destetar antes de plazo, no cometen
pecado. Si deseadis que os amamanten vuestro hijo, no cometéis
falta, siempre que paguéis a quien trajisteis” (Azora 2-233)

“Quien de vosotros muere y deja esposas, éstas se
esperaran cuatro meses y diez dias...” (Azora 2-234)

“Quienes de entre vosotros mueran y dejen esposas,
haran testamento a favor de sus esposas, dejandolas alimentos
para el afo, sin expulsion... Las repudiadas tienen alimentos. Es
deber para los piadosos” (Azora 2-241,242)

“Dad a los huérfanos sus riguezas... No comais sus
riguezas junto a vuestras riquezas; eso es un gran pecado” (Azora
4-2)

“Dios os manda acerca de vuestros hijos. Dejad al
varon una parte igual a la de dos hembras” (Azora 4-12)

41



“Si un hombre muere y no tiene ningun hijo, pero si
una hermana, a ella pertenece la mitad de lo que deje; él la
heredara si ella premuriese sin tener ningun hijo; si fuesen dos
hermanas, tendran los dos tercios de lo que deje, si hubiese
varios hermanos, varones y hembras, al varon corresponde una
parte igual a la de dos hembras. Dios os aclara las leyes para que
no os extraviéis” (Azora 4-175)

“Dios ha declarado licita la venta y ha prohibido la
usura” (Azora 2-276)

“No entréis en casas distintas de vuestra casa hasta
gue os concedan permiso y hayais saludado a sus moradores”
(Azora 24-27)

“Cuando toméis un préstamo a plazo fijo, escribidlo...
Pedid el testimonio de dos testigos... Si no encontrdis dos
hombres, requerid a un hombre y dos mujeres...” (Azora 2-282)

“Quien mata a un creyente por error, ha de poner en
libertad a un esclavo creyente y pagar el precio de la sangre
remitiéndolo a su familia... Quien no encuentre medio de cumplir
lo anterior, guardara un ayuno de dos meses consecutivos”
(Azora 4-94)

“Os hemos prescrito en el Libro: “Persona por
persona, 0jo por 0jo, nariz por nariz, oreja por oreja, diente por
diente; las heridas se incluyen en el talién” Quién dé como
limosna el precio de la sangre, eso le servird de penitencia”
(Azora 5-49)

o

Di: “iVenid!” Recitaré lo que vuestro sefor os ha
prohibido. No le asociaréis nada, trataréis a vuestros dos padres
con generosidad, no mataréis a vuestros hijos por temor a la

42



miseria; nosotros proveeremos a vosotros y a ellos. No mataréis
a una persona si no es como justicia... Dad la medida y el peso
con equidad” (Azora 6-152,153)

Esta es una pequefia muestra de versiculos que dan
pautas a seguir sobre el comportamiento de los musulmanes, es
asombroso que se llegue a establecer la obligacién de que las
madres amamanten a sus hijos hasta que estos cumplan los dos
anos de edad, no parece razonable que una religion vaya mas
alla de establecer la forma de relacionarse con Dios y los
principios morales que deben prevalecer en el comportamiento
humano, pero esa ldgica que seria perfectamente aplicable
cuando la nueva creencia se desarrollara en el seno de una
sociedad estructurada, con instituciones que funcionen
aplicando una legislacion previamente establecida, no parece
indicada al tratarse de un colectivo que se desenvuelve siguiendo
pautas del nomadismo; si la comunidad de los creyentes va a
transformarse en un clan que superara con mucho a cualquiera
de las tribus existentes no debe utilizar ningln patréon a seguir
salvo los generalizados que no choquen frontalmente con los
principios religiosos que se pretende implantar; asi es como
desaparecen los idolos y se proscribe su culto, pero se
mantienen las peregrinaciones, se prohiben los infanticidios
aunque continua la poligamia, pero limitada hasta cuatro
esposas, también permanece la ley del talidon; estos pasajes
establecen una normativa legal de obligado cumplimiento, con
ella se pretende reglamentar las relaciones entre los miembros
del Islam en los asuntos propios de cada dia, préstamos,
herencias, divorcios, comportamiento filial, forma de probar el
adulterio, etc. Entre este sinfin de preceptos encontramos
algunos que, actualmente, cuando el mundo occidental se

43



vanagloria de las grandes conquistas sociales que ha alcanzado,
producen mayor irritacion, se trata de la afirmacidon taxativa en
la que se establece la superioridad del hombre respecto a la
mujer, admitiendo la posibilidad de golpearla para llevarla por el
buen camino; sobre esta cuestion conviene hacer alguna
consideracion, la primera es que en el siglo VIl no habria ningun
pueblo ni pais en todo el mundo que se hubiera escandalizado al
conocer esa norma, con toda seguridad Mahoma intentd
suavizar o humanizar las costumbres de una sociedad
endurecida, ya que deja claro que no se violentara a las mujeres
qgue tengan un buen comportamiento, es evidente que esta
salvaguarda no restituye la legitima igualdad que debe existir
entre todos los humanos, pero realizar ahora un reproche, en
ese sentido, es tan absurdo como querer enjuiciar al cristianismo
actual por las afirmaciones paulinas con relacion a las mujeres, a
las que también sitda en un plano de inferioridad respecto a los
hombres. Se puede argumentar que esos preceptos islamicos no
pueden mantenerse en esta época y eso no es discutible, pero
haremos dos consideraciones, en la primera de ellas
observaremos que, si bien es censurable la vigencia de la norma,
la llamada violencia de género depende de dos factores, del
comportamiento de los individuos, en los que sin duda influyen
tanto sus circunstancias culturales como las leyes especificas que
se establezcan en cada pais, y éstas deben evolucionar junto con
las sociedades cuyo comportamiento regulan, no es el caso de
las disposiciones divinas que son esencialmente inalterables y asi
convendria recordar que en Exodo 13-2 Yahvé dice “Consagrame
todos los primogénitos. El que abre por vez primera el seno
materno... tanto de bestias como de hombres” disposicidon
mucho mas repugnante y rechazable que nadie esta dispuesto a
admitir que pueda aplicarse en nuestros dias, por tanto debemos

44



concluir que el sometimiento de la mujer entre los musulmanes
viene determinado por la mayor o menor sumision de cada
hombre a los preceptos coranicos, y esto nos lleva a |la segunda
consideracion, las sociedades que viven sometidas a la tirania de
los poderosos, las que sufren necesidades y penurias, las que no
disfrutan de libertades individuales... esas son las que se
someten masivamente al dictado de las religiones, sobre todo si
existe la promesa de un Paraiso en el mas alla donde conoceran
la felicidad que en esta vida les ha sido tan esquiva, y en los
paises que conforman el territorio que denominamos el Medio
Oriente encontramos repartida de desigual manera la pobreza, la
falta de libertad, la manipulacion interesada de otras naciones
mas poderosas y a todas les afecta de igual manera la
incomprensién del mundo occidental, esos mismo pueblos en la
época de los abasies, que durd siglos, cantaban, bebian y eran
promiscuos aunque continuaran siendo musulmanes, pero eran
una sociedad rica; limitarnos a calificarles de fandaticos es caer en
una generalidad tan injusta como el menosprecio con el que se
les suele considerar.

Que el Coran es la referencia mas importante que
puede encontrar cualquiera que se interese por el Islam es algo
gue no admite duda, para los creyentes es, como ya se ha dicho,
la palabra de Dios, para los estudiosos supone la mayor
aproximacion al pensamiento de Mahoma, seguramente con
muy poca manipulacion por parte de los redactores, tal vez con
ninguna, pero no es la Unica, también contamos con el Hadith,
gue quiere decir noticia, con este nombre se conocen las
anécdotas o pensamientos referidos al profeta; estas narraciones
crecerian en intensidad y en nimero junto a la misma fe de la

45



gue se sustentaban, era imprescindible engrandecer y magnificar
la figura del Profeta mucho mas cuando es imposible materializar
la figura de Dios, no existen idolos y el hombre siempre ha
necesitado referencias de todo tipo, es muy sencillo terminar
generando una devocion hacia el mensajero que casi se
transforma en idolatria, sucedid lo mismo con Buda y Jesus,
Mahoma no iba a ser una excepcion, como el Coran se limita,

Ill

gue no es poco, a reforzar la figura del “Enviado de Dios” hay
que recurrir al cuento, a la historieta o a la fabula para que las
gentes se sientan mas proximas a su Profeta. Estos relatos
llegaron a circular por miles y su forma de extenderse era la
narracion de unos a otros, a nadie puede extrafar que, aunque
todos tuvieran en su origen algun fundamento real, no siendo el
vehiculo propagador el mas adecuado vy, sin duda, ayudados por
el entusiasmo y la devocion de los musulmanes, la mayoria de los
hadiths, o todos ellos, terminaran alterados sustancialmente
teniendo mas de fabula o leyenda que de suceso. Se afirma que
alrededor de cien afios después de Mahoma el numero de
hadiths que circulaban por el mundo musulman sobrepasaba el
medio millon, se daba el hecho peculiar de que a cada una de
estas narraciones precedia siempre la cadena de los
transmisores, relacionandose los nombres de todos los que
habian escuchado y a su vez relatado el hadith en cuestidén, y
aunque el arabe sabe ser paciente creemos que estas
exposiciones llegarian, en algin momento, a ser irritantes ya que
se llegaron a conocer cuarenta mil comunicadores; era
necesario poner orden en todo aquello o aquel instrumento con
el que se queria potenciar la fe de los musulmanes conociendo
mejor a su maestro terminaria desacreditandose, se corrian el
riesgo de que acabaran considerandose como hablillas de viejos.

46



Se inicid una labor de investigacion realizada con una
seriedad y dedicacién que no hemos conocido en ninguna otra
de las grandes religiones, de aquellos cuarenta mil
comunicadores solo se aceptaron como fiables a dos mil, al resto
no se les concedid credibilidad, fueron muchos afios de trabajo
gue cristalizaron en seis colecciones que, aun hoy, son aceptadas
por los musulmanes como rigurosas, deben destacarse dos de
ellas realizadas por Bichari en el siglo IX y otra de Muslin lbn al
Harrall, aproximadamente de la misma época, estas colecciones
recogen la sunna, que significa camino, con este término se
denomina la recopilacidn de practicas y tradiciones imputadas a
Mahoma, esta doctrina es la aceptada por los islamitas
ortodoxos, los lamados sunnitas.

Se trata por tanto de otro libro sagrado, no equiparable al
Coran, pues éste es el mensaje de Dios, pero en la practica
igualmente valido ya que es la voz del profeta y ademas, no
existen contradicciones; en consecuencia ambos son utilizados
como fuentes de la ley islamica.

Pero como es ldgico la sociedad evoluciona
constantemente y es imposible que esos mensajes, por mucha
sabiduria que contengan, resuelvan todas las cuestiones que
puedan plantearse, asi fue como con el tiempo se crearon dos
nuevos instrumentos, uno de ellos el “Kidchas”, viene a ser algo
asi como unas reglas establecidas fundamentadas en la
jurisprudencia acumulada al resolver casos y cuestiones
adaptados a su época, basandose, en todo caso en el espiritu de
los libros sagrados; el otro instrumento es la “ldchma” que
recoge la opinion o los criterios que los musulmanes, como
colectivo, van adoptando al enfrentarse a planteamientos

47



novedosos, extrafios a épocas anteriores, también en este caso
se inspiran en las mismas fuentes.

48



